
 

 

SÉANCE 1 // UNE RÉVÉLATION, UN DON DE DIEU  
 

1 

1. Les fondamentaux de la bible 

  
Sybille : Bonjour Sophie, vous êtes directrice de l’Institut des sciences Bibliques à l’Institut 
Catholique de Paris, avec vous nous allons tout apprendre sur la bible, et d’abord qui a écrit la 
bible ?   
  
Sophie : La bible, c’est une bibliothèque, le recueil de 73 livres ! À gros traits, elle est le résultat 
d’un long processus d’écriture, qui s’échelonne sur environ un millénaire pour l’Ancien Testament 
(grosso modo de 1100 à 50 avant notre ère), et sur un petit siècle pour le Nouveau Testament (de 
40 à 125 environ de notre ère). Les textes qui la composent ont été rédigés dans des 
circonstances variées et on peut dire qu’ils répondaient aux besoins de communautés croyantes, 
qu’il s’agisse d’Israël ou de l’Église naissante. Quant à la question de savoir qui a écrit ces textes… 
c’est une question compliquée ! Dans les textes bibliques on rencontre essentiellement le 
phénomène de pseudépigraphie, c’est-à-dire le fait que ces écrits sont attribués à un personnage 
connu du passé. Par exemple, des livres sont placés sous le patronage de Salomon parce que 
dans la mémoire collective c’est le roi sage, des psaumes sont attribués à David, des lettres à 
Paul dont il n’est sans doute pas l’auteur… Ou encore, l’évangile de Jean et les lettres qui lui sont 
attribuées sont le fait d’une école et rien de permet d’identifier l’auteur de l’Apocalypse à 
l’évangéliste. C’est à la fin du IIe siècle qu’on a considéré que l’ensemble de ces écrits émanaient 
d’une seule et même main. Mais l’auteur de l’Apocalypse est, en réalité, une personnalité influente 
dans les milieux du christianisme d’Asie Mineure et il rédige depuis l’île de Patmos… Donc la bible 
c’est le produit de groupes d’intellectuels qui opèrent à des époques différentes et avec des 
motivations précises.   
  
Sybille : Est-ce que vous pouvez nous en dire plus sur les époques et les lieux ?   
  
Sophie : Là aussi c’est une question complexe, surtout qu’il faut prendre en compte que les écrits 
bibliques sont souvent des œuvres collectives qui ont connu différentes étapes : ils ont été 
complétés, actualisés au gré de circonstances historiques et socio-politiques changeantes. Donc 
une caractéristique des textes bibliques est que, le plus souvent, ils n’ont pas été produits d’un 
seul trait mais résultent, au contraire, d’amplifications et d’actualisations continuelles. Il est très 
difficile d’identifier des écrits bibliques antérieurs au VIIIe siècle avant notre ère. Mais ce qu’on 
peut dire c’est que la période qui s’ouvre avec la destruction du royaume d’Israël par les 
Assyriens, en 722 avant notre ère, et se clôt avec la destruction de Jérusalem par les Babyloniens, 
en 587 avant notre ère, a été décisive pour la rédaction et l’édition des textes bibliques. Une 
première édition du livre du Deutéronome, du livre de Josué, des livres de Samuel et des Rois, 
une première histoire de Moïse, quelques oracles prophétiques (Amos, Osée) datent 
probablement de la période de la domination assyrienne.   
  
Sybille : Pourquoi particulièrement à cette époque ? Il y a une raison ?   
  
Sophie : C’est une période de crise. Imaginez qu’avec la domination babylonienne, Israël perd 
trois piliers de son organisation politique et religieuse : le Temple, la royauté et le pays. Une partie 
de l’élite est exilée. Il a donc fallu se reconstruire : de nombreux textes furent écrits, d’autres 
révisés à cette période-là. D’une certaine manière, la bible est une littérature de crise ! Quant aux 
premiers écrits chrétiens, ce ne furent pas les évangiles mais des lettres. La plus ancienne qui 
nous est parvenue est adressée aux Thessaloniciens et date de l’an 50. Son auteur est Paul de 
Tarse. Paul avait recours à un secrétaire, qui souvent demeure inconnu, sauf dans la lettre aux 



 

 

SÉANCE 1 // UNE RÉVÉLATION, UN DON DE DIEU  
 

2 

Romains, où il mentionne son nom : « Je vous salue, moi Tertius, qui ait écrit cette lettre ». Le 
dernier écrit du Nouveau Testament est la seconde lettre de Pierre, qui est datée de l’an 125.   
  
Sybille : Mais alors, elle n’est pas du tout de saint Pierre apôtre ?   
  
Sophie : Non mais on l’a mise sous son autorité : c’est le phénomène de pseudépigraphie !   
  
Sybille : Et quels sont les éléments qui nous permettent de savoir comment les textes ont été 
écrits, par qui, quand ?   
  
Sophie : Pour comprendre comment les textes ont été écrits il faut se livrer à une enquête patiente 
et qui croise plusieurs compétences. Il faut scruter les indices que les textes livrent : le style, la 
langue et son évolution (l’hébreu, l’araméen, le grec), les références culturelles ou historiques… ; 
essayer d’identifier les milieux producteurs de ces textes et les situer dans le contexte du Proche-
Orient ancien ou du monde méditerranéen ; interroger les sources extra bibliques et comparer les 
textes bibliques avec d’autres écrits anciens, voire avec l’iconographie des civilisations 
environnantes ; on peut interroger les résultats de l’archéologie et les confronter à ceux de 
l’interprétation des textes… Bref, il faut faire un travail de philologie, de critique littéraire et 
historique…   
  
Sybille : Ah oui c’est une grande enquête très complète ! Mais, pourquoi et comment à un certain 
moment les textes ont été regroupés ensemble ?   
  
Sophie : La question que vous posez est celle de la formation du canon biblique, c’est-à-dire de 
l’ensemble des textes retenus comme faisant partie de la bible. Aucun auteur biblique n’a eu 
conscience d’écrire la bible et celle-ci est née de l’usage des communautés croyantes. Autrement 
dit, la bible est une bibliothèque de livres agréés, c’est-à-dire de livres qui ont été délibérément 
réunis et reçus par une communauté. Mais elle est née d’un long processus ou, pour le dire 
autrement, avant d’atteindre sa forme définitive, le canon est passé par plusieurs étapes. Le 
Pentateuque a probablement été déclaré clos entre 400 et 330 avant notre ère : avec le 
Pentateuque ou Torah, Israël se serait donné une sorte de « patrie portative » lui permettant de 
fonder sa foi, même en diaspora.   
  
Sybille : Ah oui je comprends qu'il y a vraiment un lien entre l’écriture des textes et la vie de la 
communauté. Et pour les autres textes ?   
  
Sophie : Le corpus des prophètes lui, a été clos dans la deuxième moitié du IIIe, par consensus 
plus que par décision ; les Écrits, la troisième partie de l’Ancien Testament, à la fin du premier 
siècle de notre ère. On peut dire que dès le milieu du IIe siècle avant notre ère apparaît la mention 
de trois corpus de l'Ancien Testament : Pentateuque, Prophète, Écrits.   
  
Sybille : Et pour le Nouveau Testament comment ça s’est passé ?   
  
Sophie : Pour le canon du Nouveau Testament (27 livres), il s’est constitué peu à peu par voie de 
consensus, au travers des usages liturgiques des Églises. Y apparaissent quatre genres littéraires 
: les évangiles, les épîtres, les Actes et l'Apocalypse. Trois facteurs ont été déterminants dans la 
constitution du canon du Nouveau Testament : les textes devaient avoir été rédigés à l’époque 
apostolique (soit avant le IIe siècle), ils devaient transmettre de manière conforme le message 
central de la foi chrétienne, et être reconnus par les églises locales. On peut dire que les listes 
canoniques ont été vraiment finalisées aux environs du IVe siècle.   
  



 

 

SÉANCE 1 // UNE RÉVÉLATION, UN DON DE DIEU  
 

3 

Sybille : Est-ce que tout ce processus est bien compatible avec l’inspiration de l’Esprit Saint ?   
  
Sophie : Oui bien sûr ! L’inspiration est une notion analogique employée pour signifier, à partir du 
modèle prophétique, la provenance divine des Écritures. L’épître à Timothée introduit la notion 
d’inspiration (2Tm 3,16) en indiquant que toute Écriture est inspirée de Dieu et que « c‘est portés 
par l’Esprit Saint que des hommes ont parlé de la part de Dieu ». L’inspiration fonde le canon et 
les textes sont lus parce qu’appartenant au canon. Mais l’inspiration n’est pas seulement du côté 
de l’origine, que ce soit l’auteur ou du livre : les livres bibliques sont encore inspirés parce 
qu’inspirants pour leurs auditeurs ou leurs lecteurs. C’est le même Esprit saint qui agit à toutes 
les étapes, au cœur des hagiographes, dans les gestes de transmission, de relecture, de 
traduction et d’explication, et, enfin, dans l’acte ultime où ce texte devient Écriture sainte pour la 
personne et pour la communauté qui l’inscrit dans sa propre vie.   
  
Sybille : Ah oui, l’inspiration ce n’est pas exactement comme sur les tableaux ou un ange souffle 
à l’oreille de l’auteur…   
  
Sophie : Non effectivement, c’est plus progressif mais la provenance divine n’en est pas moins 
réelle. La bible est donc une bibliothèque mais de livre en livre Dieu s’y révèle et la bible dévoile 
progressivement le dessein de Dieu porté à son achèvement en Jésus-Christ, depuis la Genèse 
qui dit la bonté de la création sortie des mains de Dieu à l’Apocalypse qui annonce la nouvelle 
création, qui jamais ne passera ! 
 


